
 

1 
 

 
COMMISSION EDUCATION ET CULTURE 
CONF/EDUC(2016) SYN2 

 
Strasbourg, le 28 septembre 2016 

P R O J E T  D E  C A R N E T  D E  B O R D  

DE LA REUNION DU 22 JUIN 2016 

 

A L’ATTENTION DES MEMBRES DE LA COMMISSION EDUCATION ET CULTURE 

 
 
 

1. La Commission Education et Culture, sous la présidence de Sabine Rohmann : 
 

- A adopté le projet d’ordre du jour [CONF/EDUC(2016)OJ2] 
- A adopté le projet de Carnet de bord [CONF/EDUC(2016)SYN1] 

 

Sabine Rohmann a présenté le thème principal de la réunion : "l’inclusion sociale". 
L’éducation a un rôle important à jouer dans notre société en évolution « massive » pour 
assurer son développement inclusif et durable. Il faut une nouvelle compétence pour une 
culture démocratique. 
 

2. Exposé 1 “LE CADRE EUROPEEN DES COMPETENCES POUR UNE CULTURE 
DEMOCRATIQUE : TOUT SE JOUE AU COMMENCEMENT” par Maria Esther 
RABASA GRAU – Ambassadeur - Représentante permanente d’Andorre auprès du 
Conseil de l’Europe 
 

Maria Esther RABASA GRAU évoque la Conférence de Bruxelles : « L’éducation, une 
option sûre pour la démocratie ».  
 
L’importance que donne les andorrans à l’éducation remonte à très longtemps du fait de la 
situation géographique du pays, territoire exigu et de montagne : apprendre à lire, écrire et 
compter était  primordial. 
 
En 1993 : l’Andorre a adopté une nouvelle constitution avec une loi centrée sur l’existence 
de trois systèmes éducatifs : andorran, français et espagnol. 
 
Les trois structures éducatives publiques et gratuites forment la clé de la réussite de 
l’intégration de la population immigrée.  
 
Cette diversité est devenue l’atout de son pays. 
 
L’éducation en Andorre s’est donné plusieurs objectifs, notamment : 

 La préparation à un emploi durable,  

 La préparation à la citoyenneté démocratique,  

 Il a fallu tout d’abord se poser des questions fondamentales : 

http://rm.coe.int/CoERMPublicCommonSearchServices/DisplayDCTMContent?documentId=090000168066a8a0
http://rm.coe.int/CoERMPublicCommonSearchServices/DisplayDCTMContent?documentId=0900001680650af0


 

2 
 

 Quelles sont les compétences nécessaires ? Quels types de savoirs et de savoir- 
faire ? 

 Vivre ensemble… est-ce que l’on peut enseigner ce « concept » ? 
 

Le Comité des Ministres, sceptique au départ, a fini par se convaincre de l’importance de 
l’éducation dans la construction d’une société inclusive et démocratique et en a fait un enjeu 
majeur. 
 
En 2013, la Conférence de Haut niveau du Comité des Ministres en Andorre sur  
« L’éducation à la démocratie dans une société interculturelle » insiste sur les objectifs de 
l’éducation : 

 Développement intégral de la personne dans son développement social et civique. 

 Apprentissage de 4 langues : catalan, français, anglais, espagnol, à la fin du primaire 
les enfants sont capables de s’exprimer dans ces 4 langues. S’y ajoute le portugais. 

 En Andorre, l’éducation est LA Priorité ! 

  
En conclusion, Maria Esther RABASA GRAU cite Paul Valéry :  
« Enrichissons-nous de nos différences »  
 
En Andorre le vivre ensemble est devenu une réalité par l’éducation. 
 

3. Exposé 2 “LE CADRE EUROPÉEN DES COMPÉTENCES POUR UNE CULTURE 

DÉMOCRATIQUE : LA MISE EN PRATIQUE” PAR Matthew JOHNSON - Directeur pour la 
citoyenneté démocratique et la participation, DGII 

 
Pourquoi mettre en place un tel cadre ? 
Pour préparer les jeunes à participer à la construction d’une citoyenneté démocratique, pour 
renforcer leurs capacités à la mise en œuvre de ces valeurs essentielles. 
Promouvoir l’éducation et les compétences nécessaires à cette culture démocratique. 
Les attentats qui ont secoué l’Europe ont révélé ces besoins en éducation. 
 
Le Conseil de l’Europe a redéfini l’éducation : 

 Préparation à l’emploi 

 La citoyenneté démocratique 

 L’épanouissement personnel 
 

Qu’est-ce que l’on entend par démocratie ? Des institutions, des lois, mais aussi une culture 
démocratique : des comportements qui permettent de fonctionner… une volonté de vivre 
des relations interculturelles… Que sait-on, que comprend-on ? Quelles limites à la liberté 
d’expression ? Autant de compétences nécessaires. 
 
Alors quel cadre ? Pas de modèle unique mais un instrument de référence pour les 
enseignants et tous les autres éducateurs… 
 
Un cadre de référence avec quatre composantes : 

 Les valeurs 

 Les attitudes 

 Les connaissances 

 Les compétences 
 

Un cadre de référence (pas un modèle) qui doit être adapté à chaque pays, à chaque 
système éducatif…enseignable, accessible 
Modèle lancé par le Comité des Ministres en 11-12 avril 2016 à Bruxelles. 
Sites web pour plus d’informations :  



 

3 
 

 http://www.coe.int/fr/web/education-minister-conference 

 http://www.coe.int/t/democracy/education_fr.asp 
 

Débat : 
 
Plusieurs interventions soulignent : 

 L’importance de proposer aux jeunes et aux formateurs… une Expérience… 
humaine 

 Qu’il ne faut pas oublier l’éducation informelle 

 Qu’il s’agit d’appliquer dans le cadre de l’éducation formelle  la démocratie et pas 
seulement de l’enseigner. 

 L’importance de l’adhésion personnelle : en amont des compétences ne faut-il pas un 
désir, le désir de dialogue, le désir de démocratie ? Pouvons-nous le susciter ? 

 L’apprentissage des langues est une nécessité. 

 Il faut une école inclusive… c’est le plus important ! Apprentissage entre égaux 
(groupes coopératif) 
 

Réponses : 
 
Maria Esther RABASA GRAU cite l’exemple de l’Andorre qui apporte une réponse globale 
et pertinente à nos interrogations :  

 « La langue n’est jamais un problème, nos enfants apprennent en catalan, en 
français, en espagnol et en anglais, c’est un atout. Une langue n’est jamais au 
détriment d’une autre langue. Au contraire c’est un atout. L’école andorrane scolarise 
tous les enfants quelle que soit leur langue, ou même leur handicap. 

 Les classes n’ont jamais plus de 20 élèves, les élèves travaillent en groupes  
coopératifs de 4 élèves, chaque élève ayant un rôle, pas toujours le même. Les 
élèves travaillent par projet. 

 Au collège, des élèves volontaires servent de médiateurs à la résolution des conflits. 

 Il faut une volonté politique, nous avons besoin de votre pression sur vos autorités 
nationales pour promouvoir ces expériences et leur financement. » 

 
 

4. Exposé 3 “FORUM MONDIAL DES FEMMES FRANCOPHONES” PAR YAMINA 

BENGUIGUI – ANCIENNE MINISTRE FRANÇAISE DE LA FRANCOPHONIE 
 

Les droits des femmes sont le baromètre de l’évolution des sociétés, ils ne sont jamais 
acquis. 
 
Le premier Forum mondial des femmes francophones qui s’est tenu le 20 mars 2013 à Paris 
a principalement porté sur les violences faites aux femmes dans les conflits armés et les 
crises politiques.  
Le deuxième Forum mondial des femmes francophones les 3 et 4 mars 2014 à Kinshasa 
a porté sur les femmes actrices du développement et la scolarisation des filles. 
 
Yamina BENGUIGUI fait un plaidoyer vibrant pour la libération des femmes par l’éducation : 

 L’école et l’éducation sont les clefs qui ouvrent les portes de tous les savoirs et de 
tous les pouvoirs. 

  Il faut faire que l’école soit obligatoire dans tous les pays francophones jusqu’à 16 
ans… 

  L’éducation est la première des priorités pour que les femmes puissent prendre en 
mains leur destin. 

  Les femmes sont « vecteurs de paix et actrices de développement ». 

 Chaque pays qui accueille le forum doit proposer une avancée législative en faveur 

http://www.coe.int/fr/web/education-minister-conference
http://www.coe.int/t/democracy/education_fr.asp


 

4 
 

des femmes. 

 La scolarisation des jeunes filles est le seul moyen de s’opposer aux pratiques 
traditionnelles qui les inféodent et les soumettent. 

 Le Conseil de l’Europe doit avoir un rôle majeur pour diffuser largement que 
l’éducation des femmes est un outil majeur du développement et d’émancipation des 
femmes. 
 
 

Débat : 
 
Plusieurs interventions soulignent : 

 

 L’éducation est un combat pour la paix 

 Tout commence par l’enseignement des valeurs 

 Toute éducation commence par l’universalité des droits humains 

 Il faut lutter contre toute tentative de relativiser les droits 
 
Réponses : 
 
Yamina BENGUIGUI apporte des compléments d’information en rappelant ses deux films : 
 

 « 1er film : "Mémoire d’immigrés, héritage maghrébin" sur la migration maghrébine. 
En 1974 on est passé d’une immigration de travail à une immigration de peuplement 
en faisant venir femmes et enfants sans qu’absolument rien n’ait été prévu pour 
accueillir ces familles.  
Lorsqu’on déplace les femmes elles ne repartent jamais. C’est aussi l’époque du 
féminisme, mais celui-ci n’a jamais atteint ces femmes maghrébines.  
 

 2ème film : "Mémoire d’immigrés, héritage musulman" (1998) 
Yamina BENGUIGUI a filmé plusieurs femmes en les interrogeant sur leur condition 
de musulmanes... pour essayer de comprendre leur parcours, leur passé, leur vécu 
entre traditions familiales et principe républicains, et comment éviter le repli sur soi de 
toute une communauté. 

 
Yamina BENGUIGUI s’interroge : 
 

 Pourquoi Israël n’est toujours pas admis à la francophonie ? 
Si Israël ne fait pas la démarche d’entrer dans l’OIF, c’est probablement que les règles font 
que si un pays de l’OIF (Liban, Ligue arabe) refuse, la demande sera rejetée. 
 

 
5. Travaux dans les groupes : 

 

 Les comptes rendus seront transmis par internet 

 Le cadre de référence proposé aujourd’hui est un nouveau fil rouge pour notre travail, 
pour synthétiser tous nos travaux.  

 On n’est pas seul, on peut agir en collaboration avec la DG II. 
 
 
 

A. « Eduquer au dialogue interculturel ; Vivre ensemble en Europe » animé par 
Roseline Moreau.  

 
Compte-Rendu  du Groupe de Travail : 20 juin 2016 



 

5 
 

 
1. Le point sur nos investigations concernant les pratiques en éducation 

interculturelle : 

- Fernand JEHL, le point sur l’enquête  
Nous avons reçu une cinquantaine de réponses toutes dignes d’intérêt. Cependant : 
.  Certaines actions sont centrées sur une démarche humanitaire sans que la 
dimension du dialogue interculturel n’apparaisse. 
.    D’autres actions visent essentiellement l’intégration, l’adaptation à la culture 
locale.  
A partir de ces constatations, nous avons décidé d’ouvrir 3 nouveaux 
développements : 

1) prendre appui sur les recherches, les rapports, les préconisations et les actions du 
C0E pour qui le dialogue interculturel est essentiel (cf. propos de P. Dussère, ci-
après) 

2) Mener des entretiens approfondis avec des porteurs de projets ou responsables 
d’organisations particulièrement significatifs 

3) Faire le choix d’un développement spécifique en direction de la population Rom : 
Pierre Dussère, nos références dans la réflexion et les actions du COE : 
Le « livre blanc sur le dialogue interculturel » (7 mai 2008) est notre référence 
première. Il nous concerne dans son ensemble mais soulignons-en ici 3 aspects : 

1) l’analyse : en quoi le modèle du dialogue interculturel se distingue-t-il des autres 
modèles (ch. 1 et 2, point déjà développé à notre réunion de janvier) 

2) le cadre conceptuel (ch.3) : thème de l’intervention de Lilia Bensédrine, ci-après 
3)  les recommandations, en particulier ch.4.3 : apprendre et enseigner les 

compétences interculturelles. Ce point a fait l’objet d’un travail important qui intègre le 
dialogue interculturel dans l’éducation à la Démocratie et vient d’aboutir à la 
proposition d’un modèle : Compétences pour une culture de la Démocratie, vivre 
ensemble sur un pied d’égalité… (COE, avril 2016, voir en particulier le ch.6). 

En fait, c’est l’ensemble du COE qui est concerné par le dialogue interculturel : 
Le CPLR (Congrès des pouvoirs locaux et régionaux) : une boite à outils) ; L’APCE  
(Assemblée Parlementaire) : actions  en direction des décideurs politiques ; le 
programme Pestalozzi  et surtout le programme « Cités interculturelles » déjà  
évoqué à notre réunion de janvier : cf. infra, le propos de Mme Irina Guidikova. 
Nous retenons une dizaine d’expériences des Cités interculturelles. 
Parallèlement, nous relevons aussi des actions nationales ou régionales (Espagne, 
Italie, Portugal, Grèce, France…) 
Pour toutes ces expériences, P. Dussère observe la difficulté d’entrer directement en 
contact et désire solliciter l’aide de Mme Irina Guidikova … et celle de nos OING. 
 

2. Lilia Bensédrine : Les concepts clés qui sous-tendent nos travaux 

Le terme « multiculturel » décrit un fait : Une multiplicité de personnes ou de 
groupes porteurs d'identités différentes se côtoient sans que cela implique des 
contacts. 

L’ « interculturalité »est un processus dynamique de rencontres qui suppose des 
interactions entre les personnes. 

La réciprocité définit l'interculturalité : avoir conscience de ses propres références, 
chercher à connaître qui est l'autre, quelles sont ses représentations du monde et ses 
attentes, rechercher la compréhension réciproque. Ce n'est pas un processus à sens 
unique, pas seulement un qui donne et l'autre qui reçoit. 
Le « dialogue », C'est la capacité de regarder en face les différences de l'autre, 
d'essayer d'articuler davantage de tisser un ensemble de rapports, d'accueillir les 



 

6 
 

intérêts et orientations d'autrui.  (Bruno Étienne in Dialogue interculturel et prévention 
des conflits). 

En conclusion, il convient de nous rappeler que ces concepts  dialogue, culture, 
interculturel ne sont pas figés mais sont dynamiques. Ils sont en perpétuelle 
évolution…et les nouvelles réalités ne nous arrivent pas accompagnées de leurs modes 
d'emploi. 

 
3. Les conditions d’une éducation au dialogue interculturel : témoignage de  Kari 

Flornes, Université de Bergen, Norvège. 

L’éducation au dialogue interculturel en général et au dialogue interreligieux en 
particulier fait partie de l’initiation à la Démocratie. Il concerne toute l’école, y compris 
les parents et implique une solide formation des enseignants. Il suppose aussi un 
entrainement approfondi à la communication empathique. A la suite de Mme Lisbeth 
Brudal,  Kari Flornes propose une méthode très rigoureuse débutant par un temps 
narratif de chacun sur son histoire personnelle dans l’école, prenant en compte 
sentiments et émotions et incitant à la réciprocité dans le partage de l’expérience 
personnelle. 

4. Présentation du programme « Cités interculturelles » par Irena Guidikova, 
Conseil de l’Europe, manager du programme « cités interculturelles ». 

Les cités interculturelles, c’est un art du métissage qui suppose de repenser les 
stratégies d’intégration. Il vise à éviter la marginalisation, la ghettoïsation.  
Il s’agit au contraire de chercher à construire la confiance mutuelle avec les gens du 
pays pour créer un tissu social, ce qu’on appelle « citoyenneté inclusive » avec la 
participation des étrangers à la vie publique au niveau local. 
Parmi les éléments nécessaires à l’interculturalité et donc à une société inclusive : 
Assurer le respect des droits et un socle de valeurs communes ; donner une visibilité 
positive de la diversité ;  Favoriser les compétences interculturelles ; diversifier le 
personnel politique et technique ;  ne pas éviter ou masquer les conflits mais 
apprendre à les gérer 
Aujourd’hui plus de 90 villes d’Europe participent à ce projet « cités interculturelles » 
dans lesquelles on constate une confiance accrue entre les groupes, une diminution 
de l'intensité des conflits, une sécurité plus grande, un sentiment accru que tous les 
résidents ont des droits égaux. 
 Se reporter au guide du  COE : La cité interculturelle pas à pas,  guide 
pratique. 
 

 

          

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


